Das aktuelle theologische Buch

295

Das aktuelle theologische Buch

DALFERTH INGOLF U., Jenseits wvon
Muythos und Logos. Die christologische
Transformation der Theologie. (Quaestio-
nes disputatae 142). Herder, Freiburg 1993.
(313). Kart. DM 48,—.

Keine Frage: die gegenwirtige mythen-
freundliche Einstellung unserer Kultur
mit der gleichzeitig einhergehenden Kritik
an technisch-szientistischer Rationalitét
(Stichwort: Postmoderne) provoziert eine
neuerliche Standortbestimmung der Theo-
logie in bezug auf Mythos und Logos. Der
alte Diskussionsstand, ganz wesentlich
angestofien durch Bultmann und seine
Schule, gentigt heute gewif$ nicht mehr. In
diese Orientierungsliicke stoft der Verf.,
evangelischer Theologe in Frankfurt/M.,
mit seiner lesens- und diskussionswiirdi-
gen Studie vor, deren erster von zwei Teilen
als 142. Band der QD vorliegt.

Dalferth konzipiert die Auseinanderset-
zung um eine Grundbestimmung christli-
cher Theologie auf dem Hintergrund der
Mythos-Logos-Diskussion historisch. Das
1. Kapitel bereitet das Thema auf: Es unter-
streicht die bleibende(!) Aktualitit des
Mythos, betont seine Nichteliminierbarkeit
— nur durch Gegenmythen kénnen Mythen
beseitigt werden! —, hebt aber unzweifel-
haft auch den Logos als kritischen Mafistab
des Mythos heraus. Von vornherein ver-
meidet der Verf. eine ,Entweder-Oder”-
Strategie. Gefragt ist Orientierung: Wie soll
heutige Theologie mit dem Mythos umge-
hen? Wenn Mythos und Logos — wie er
dann in den folgenden Kapiteln zeigt —
Denkformen européischer Rationalitéts-
bestimmungen sind, worin besteht dann
die Eigenart theologischer Rationalitdt? In
seinen folgenden Analysen fithrt uns
Dalferth zu seiner Antwort.

Das 2. Kapitel zeichnet die Anfinge meta-
physischer Theologie der Griechen in Ab-
setzung zum Mythos nach, das 3. Kapitel
widmet sich der langwierigen Herausbil-
dung christlicher Theologie, die sich nun
ihrerseits, bei aller unverkennbaren Rezep-
tion, von Positionen der griechischen Philo-
sophie, Mythologie und der jiidischen

Theologie absetzt. Bis zur Aufklarungszeit
blieben die christlichen Positionen unpro-
blematisch. Erst dann bricht der Konflikt
zwischen Mythos und Logos von neuem
auf: nun aber als Problem in der Theologie
selbst, genauer in der Wertung der mytho-
logischen Elemente in der Schrift. Den
DiskussionsprozefS von der Aufkldrungs-
zeit bis zu Bultmann faBt Dalferth im
4. Kapitel zusammen, das wert ist, genauer
erwdhnt zu werden.

Die erste Phase war bestimmend durch
eine historisierende Perspektive gegentiber
dem Mythos; in der Folge wird ein herme-
neutischer Zugang zum Mythos gesucht:
der Mythos wird fortan in Mythosinter-
pretat und Mythosinterpretation differen-
ziert. Ausfiihrlich greift Dalferth das Werk
von David F. Strauff heraus, dessen Aus-
gangspunkt das Verhiltnis von Mythos
und Geschichte reflektiert. Fiir Straufs sind
die neutestamentlichen Mythen geschichts-
artige Einkleidungen urchristlicher Ideen.
Den eigentlichen Kern christlicher Theo-
logie bestimmte er in der dogmatischen
Reflexion der Idee der Inkarnation als Ver-
bindung von Gott und Menschheit. Weit
entfernt von dieser Aufhebung von Chri-
stologie in eine Gattungsanthropologie ist
dagegen Rudolf Bultmanns , Entmythologi-
sierungsprogramm”. Bultmann sah ndm-
lich den Mythosinhalt nicht in einer Idee,
sondern im Kerygma. Um dieses zu gewin-
nen, miisse aber das ganze Neue Testament
entmythologisiert werden: das heifit nicht
Entledigung des Mythos als vergangener
Denkform, sondern Interpretation des
Mythos als existentialer Ausdrucksform
kultureller Grunderfahrungen. Sehr iiber-
zeugend tritt dabei Dalferth einem Bult-
mannbild entgegen, das seine Theologie als
modernistische Anpassung beziehungs-
weise subjektivistische Reduktion des
christlichen =~ Glaubensgehaltes ausgibt.
Bultmann geht es um 'die unverftigbare
Anstofiigkeit des Kerygmas, der sich der
Glaubende zu stellen hat, und nicht um die
anstofige Darstellungsform des Kerygmas
als Mythos. Aber Dalferth stellt gegeniiber
Bultmann auch klar: ,,Die zentrale Aufgabe
der Theologie in diesem Sinn nicht als
existentiale Interpretation, sondern als



296

Das aktuelle theologische Buch

Bemithung um die Grammatik christlicher
Bilderrede zu verstehen, ist eine von Bult-
mann nicht erwogene Mdglichkeit.” (153)
In doppelter Richtung prazisiert Dalferth
diese Losungsmoglichkeit: Neuzubestim-
men sind anhand der strukturalen Mythen-
theorie einerseits Mythen als jene Inter-
pretationsverhdltisse, die den Kern an-
thropologischer Grundbefindlichkeit blei-
bend symbolisch-bildhaft aktualisieren,
andererseits ist aber Theologie als eschato-
logische Rede von Gottes Heilshandeln in
Jesus Christus zu bestimmen, die jenseits
von Mythos und Logos zu stehen kommt.
Erst in der eschatologischen Struktur kann
der Mythos wieder als essentielle Aus-
drucksgestalt der Heilsbotschaft fiir die
Theologie angeeignet werden.

Dieses Programm fiihrt der Verf. im 5. Ka-
pitel aus: Mythen vermitteln struktural-
analog den Gegensatz von Natur und
Kultur. Doch die Vermittlung des Mythos
mufs scheitern: setzt er doch auf das
menschliche Handeln, um diese Grund-
aporie des Menschen zu 16sen. Darum ist
der Mythos im Ergebnis immer tragisch.
Davon unterscheidet sich die christliche
Botschaft (als nicht-mythisch): Sie vermit-
telt ndmlich den theologisch fundamentale-
ren Gegensatz von Gott und Geschichte/
Kultur christologisch. Somit ist nicht das
Handeln des Menschen, sondern Gottes
Handeln die eigentliche Vermittlungs-
instanz. Dieses Handeln Gottes darf jedoch
nicht mehr analog begriffen werden, denn
sonst wére die biblische Botschaft in ihrem
narrativen Kern vom Mythos nicht unter-
scheidbar, sondern ,digital”: Vermittelt
wird nicht Natur und Kultur, sondern Welt
und Gott. Letztere, komplexere Differenz
kann nur Gott selbst vermitteln, nicht
menschliches Handeln. Darin bestimmt
Dalferth denn auch den dogmatischen Dis-
kurs.

Das abschliefende Kapitel 6 verlait die
Frage nach dem rechten theologischen
Umgang mit dem Mythos und skizziert im
AnschlufS an Newman, Wittgenstein und
Farrer Dogmatik als normativ-kritische
Grammatik christlichen Glaubenslebens.
Breiten Raum nimmt die Frage nach dem
rechten (semantischen und pragmatischen)

Umgang mit der Schrift ein. Anhand
Luthers Ausfiihrungen zum kerygmati-
schen und exegetischen Schriftgebrauch
pladiert Dalferth fiir eine Neubesinnung
auf den kerygmatischen Kontext, das heifit
auf das in Verkiindigung und Gottesdienst
vorrangig zu horende Wort Gottes. Damit
wird die Exegese wieder eindeutig der
Dogmatik zugeordnet, nicht im methodo-
logischen Sinn, sondern im theologischen.
Die christologische Mitte der Schrift er-
schliefit sich nicht zuerst aus der exege-
tischen Textanalyse, sondern aus einem
kommunikativen Horen des Wortes im
jeweiligen Lebenskontext von Gemeinden.
Nur mehr skizzenhaft wird dann eine
Theorie der Dogmatik als Grammatik der
Glaubenspraxis vorgestellt: So wie jede
Grammatik eine je konkrete Sprache und
Lebenspraxis analysiert, so reflektiert Dog-
matik die Vorgegebenheit des Glaubens,
des Glaubenslebens, des Lebenszusam-
menhanges, der Glaubensbestimmtheit,
der Manifestationsformen des Glaubens.
Historische und hermeneutische, kritische
und systematische Aufgabenstellungen
machen aber diese Grammatik zu einer
normativen und nicht (im Sinne Wittgen-
steins) deskriptiven Dogmatik.

Dalferth hat einen bedenkenswerten Vor-
schlag unterbreitet. Seine differenzierte
Verhiltnisbestimmung der Theologie ge-
geniiber dem Mythos muf} anerkannt
werden. Aber die konfessionelle Bewal-
tigung der Problemstellung von Mythos
und Logos soll nicht iibersehen werden.
Dalferth aktualisiert mit dem aus der
Computertechnologie importierten Gegen-
satzpaar ,analog-digital” aufs neue die
protestantische Weigerung, das Analogie-
prinzip anzuerkennen. Hier ist doch zu
fragen, was denn unter einer ,digitalen
Rede von Gott” zu verstehen ist. Verstand-
lich ist namlich ein solcher Sprachgebrauch
nur als analoger! Gerade darum 16st dieser
Vorschlag nicht das Problem, zwischen
mythologischer und theologischer Rede
differenzieren zu konnen. Was in der Tech-
nik geht, geht nicht in der Theologie: Ana-
loge Rede von Gott kann nur interpretiert,
aber nicht digitalisiert werden. Hinsichtlich
der Mythosinterpretation kommt Dalferth



Schwerpunkt

297

an andere Grenzen: Als Grammatiker kann
er nur strukturell und methodologisch den
rechten Umgang der Theologie mit dem
Mythos nachzeichnen. Wer aber {iber-
nimmt die inhaltliche Arbeit der Vermitt-
lung - die Exegese oder auch die Dog-
matik? Wenn Narrativitit und Mythos
essentiell zur Glaubensbotschaft gehoren,
was heifit das fiir das dogmatische Ge-
schéft? Leistet sie dann auch eine tiefenher-
meneutische Interpretation der Symbol-
und Bildersprache der Trinitit oder der
Christologie? Dalferth weist dies der histo-
rischen Aufgabe der Dogmatik zu, genau-
erhin einer biblischen Dogmatik. Aber wo
ist in der Gegenwart eine solche zu finden,
die der mythischen Bilderwelt gerecht wird?
Mit Drewermann will sich jedenfalls Dal-
ferth nicht anfreunden (302f). Die Haupt-
last der Dalferthschen Studie iibernimmt
die oft genannte eschatologische Struktur der
christlichen Rede von Gott und Heil. Doch
worin diese genau besteht, wird (noch)
nicht grundlegend genug herausgearbeitet.
Sie wird eher als unproblematisch vorge-
stellt denn als genuines Unterscheidungs-
merkmal gegeniiber dem Mythos heraus-
gearbeitet. Christologische, trinitarische
und pneumatologische Biindelungen schei-
hen dem Rez. hier noch nicht zu geniigen,
denn eben diese drei waren doch gerade
mitverantwortlich fiir den doch schon
frithen Verlust der Eschatologie in der
Patristik. Ich sehe darin auch einen wei-
teren Schwachpunkt des Ansatzes von
Dalferth: Er vermittelt die Rede von Escha-
tologie und Christologie nicht nochmals
mit Geschichte. Weil Dalferth auf eine
Grammatik zielt, verschwindet ihm die
Pragmatik unter der Hand. Geschichte und
Eschatologie entlassen ihren Sinn aber nur
pragmatisch, das heiflt in der Praxis kon-
kreter Lebensvollziige. Einen Schritt dort-
hin setzt Dalferth tatsdchlich an unvermu-
teter Stelle: Man wird der Forderung nach
einer kommunikativen Eingebundenheit
der Schrift in die Gottesdienstpraxis nur
zustimmen konnen. Aber ist der Gottes-
dienst tatsdchlich der kommunikative -
ndmlich dialogische — Ort des Hérens des
Wortes, oder nicht doch vielmehr ein
durchritualisierter Dialog zweiter Stufe?

Ich meine, man mufl dieses Horen des
Wortes Gottes noch viel prinzipieller an-
setzen, ndmlich in der Lebenspraxis der
Menschen selbst, also ganz konkret in
ihrem geschichtlichen, sozial-kulturelien
Ort. Ist es nicht der konkrete Mensch, der
Arme, der Siinder, der AusgestofSene, der je
als Gottes Wort zu horen kommt? Ist nicht
genau das das , Nichtmythische” der Inkar-
nation?

Linz Franz Gruber





