
Das aktuelle theologische Buch 

Das aktuelle theologische Buch 

DALFERTH INGOLF U., Jenseits von 
Mythos und Logos. Die christologische 
Transformation der Theologie. (Quaestio­
nes disputatae 142). Herder, Freiburg 1993. 
(313). Kart. DM 48,-. 
Keine Frage: die gegenwärtige mythen­
freundliche Einstellung unserer Kultur 
mit der gleichzeitig einhergehenden Kritik 
an technisch-szientistischer Rationalität 
(Stichwort: Postmoderne) provoziert eine 
neuerliche Standortbestimmung der Theo­
logie in bezug auf Mythos und Logos. Der 
alte Diskussionsstand, ganz wesentlich 
angestoßen durch Bultmann und seine 
Schule, genügt heute gewiß nicht mehr. In 
diese Orientierungslücke stößt der Verf., 
evangelischer Theologe in Frankfurt/M., 
mit seiner lesens- und diskussionswürdi­
gen Studie vor, deren erster von zwei Teilen 
als 142. Band der QD vorliegt. 
Dalferth konzipiert die Auseinanderset­
zung um eine Grundbestimmung christli­
cher Theologie auf dem Hintergrund der 
Mythos-Logos-Diskussion historisch. Das 
1. Kapitel bereitet das Thema auf: Es unter­
streicht die bleibende(!) Aktualität des 
Mythos, betont seine Nichteliminierbarkeit 
- nur durch Gegenmythen können Mythen 
beseitigt werden! -, hebt aber unzweifel­
haft auch den Logos als kritischen Maßstab 
des Mythos heraus. Von vornherein ver­
meidet der Verf. eine "Entweder-Oder"­
Strategie. Gefragt ist Orientierung: Wie soll 
heutige Theologie mit dem Mythos umge­
hen? Wenn Mythos und Logos - wie er 
dann in den folgenden Kapiteln zeigt -
Denkformen europäischer Rationalitäts­
bestimmungen sind, worin besteht dann 
die Eigenart theologischer Rationalität? In 
seinen folgenden Analysen führt uns 
Dalferth zu seiner Antwort. 
Das 2. Kapitel zeichnet die Anfänge meta­
physischer Theologie der Griechen in Ab­
setzung zum Mythos nach, das 3. Kapitel 
widmet sich der langwierigen Herausbil­
dung christlicher Theologie, die sich nun 
ihrerseits, bei aller unverkennbaren Rezep­
tion, von Positionen der griechischen Philo­
sophie, Mythologie und der jüdischen 

295 

Theologie absetzt. Bis zur Aufklärungszeit 
blieben die christlichen Positionen unpro­
blematisch. Erst dann bricht der Konflikt 
zwischen Mythos und Logos von neuem 
auf: nun aber als Problem in der Theologie 
selbst, genauer in der Wertung der mytho­
logischen Elemente in der Schrift. Den 
Diskussionsprozeß von der Aufklärungs­
zeit bis zu Bultmann faßt Dalferth im 
4. Kapitel zusammen, das wert ist, genauer 
erwähnt zu werden. 

Die erste Phase war bestimmend durch 
eine historisierende Perspektive gegenüber 
dem Mythos; in der Folge wird ein herme­
neutischer Zugang zum Mythos gesucht: 
der Mythos wird fortan in Mythosinter­
pretat und Mythosinterpretation differen­
ziert. Ausführlich greift Dalferth das Werk 
von David F. Strauß heraus, dessen Aus­
gangspunkt das Verhältnis von Mythos 
und Geschichte reflektiert. Für Strauß sind 
die neutestamentlichen Mythen geschichts­
artige Einkleidungen urchristlicher Ideen. 
Den eigentlichen Kern christlicher Theo-. 
logie bestimmte er in der dogmatischen 
Reflexion der Idee der Inkarnation als Ver­
bindung von Gott und Menschheit. Weit 
entfernt von dieser Aufhebung von Chri­
stologie in eine Gattungsanthropologie ist 
dagegen Rudolf Bultmanns "Entmythologi­
sierungsprogramm". Bultmann sah näm­
lich den Mythosinhalt nicht in einer Idee, 
sondern im Kerygma. Um dieses zu gewin­
nen, müsse aber das ganze Neue Testament 
entmythologisiert werden: das heißt nicht 
Entledigung des Mythos als vergangener 
Denkform, sondern Interpretation des 
Mythos als existentialer Ausdrucksform 
kultureller Grunderfahrungen. Sehr über­
zeugend tritt dabei Dalferth einem Bult­
mannbild entgegen, das seine Theologie als 
modernistische Anpassung beziehungs­
weise subjektivistische Reduktion des 
christlichen Glaubensgehaltes ausgibt. 
Bultmann geht es um· die unverfügbare 
Anstößigkeit des Kerygmas, der sich der 
Glaubende zu stellen hat, und nicht um die 
anstößige Darstellungsform des Kerygmas 
als Mythos. Aber Dalferth stellt gegenüber 
Bultmann auch klar: "Die zentrale Aufgabe 
der Theologie in diesem Sinn nicht als 
existentiale Interpretation, sondern als 



296 

Bemühung um die Grammatik christlicher 
Bilderrede zu verstehen, ist eine von Bult­
mann nicht erwogene Möglichkeit." (153) 
In doppelter Richtung präzisiert Dalferth 
diese Lösungsmöglichkeit: Neuzubestim­
men sind anhand der strukturalen Mythen­
theorie einerseits Mythen als jene Inter­
pretationsverhältnisse, die den Kern an­
thropologischer Grundbefindlichkeit blei­
bend symbolisch-bildhaft aktualisieren, 
andererseits ist aber Theologie als eschato­
logische Rede von Gottes Heilshandeln in 
Jesus Christus zu bestimmen, die jenseits 
von Mythos und Logos zu stehen kommt. 
Erst in der eschatologischen Struktur kann 
der Mythos wieder als essentielle Aus­
drucksgestalt der Heilsbotschaft für die 
Theologie angeeignet werden. 

Dieses Programm führt der Verf. im 5. Ka­
pitel aus: Mythen vermitteln struktural­
analog den Gegensatz von Natur und 
Kultur. Doch die Vermittlung des Mythos 
muß scheitern: setzt er doch auf das 
menschliche Handeln, um diese Grund­
aporie des Menschen zu lösen. Darum ist 
der Mythos im Ergebnis immer tragisch. 
Davon unterscheidet sich die christliche 
Botschaft (als nicht-mythisch): Sie vermit­
telt nämlich den theologisch fundamentale­
ren Gegensatz von Gott und Geschichte/ 
Kultur christologisch. Somit ist nicht das 
Handeln des Menschen, sondern Gottes 
Handeln die eigentliche Vermittlungs­
instanz. Dieses Handeln Gottes darf jedoch 
nicht mehr analog begriffen werden, denn 
sonst wäre die biblische Botschaft in ihrem 
narrativen Kern vom Mythos nicht unter­
scheidbar, sondern "digital": Vermittelt 
wird nicht Natur und Kultur, sondern Welt 
und Gott. Letztere, komplexere Differenz 
kann nur Gott selbst vermitteln, nicht 
menschliches Handeln. Darin bestimmt 
Dalferth denn auch den dogmatischen Dis­
kurs. 

Das abschließende Kapitel 6 verläßt die 
Frage nach dem rechten theologischen 
Umgang mit dem Mythos und skizziert im 
Anschluß an Newman, Wittgenstein und 
Farrer Dogmatik als normativ-kritische 
Grammatik christlichen Glaubenslebens. 
Breiten Raum nimmt die Frage nach dem 
rechten (semantischen und pragmatischen) 

Das aktuelle theologische Buch 

Umgang mit der Schrift ein. Anhand 
Luthers Ausführungen zum kerygmati­
schen und exegetischen Schriftgebrauch 
plädiert Dalferth für eine Neubesinnung 
auf den kerygmatischen Kontext, das heißt 
auf das in Verkündigung und Gottesdienst 
vorrangig zu hörende Wort Gottes. Damit 
wird die Exegese wieder eindeutig der 
Dogmatik zugeordnet, nicht im methodo­
logischen Sinn, sondern im theologischen. 
Die christologische Mitte der Schrift er­
schließt sich nicht zuerst aus der exege­
tischen Textanalyse, sondern aus einem 
kommunikativen Hören des Wortes im 
jeweiligen Lebenskontext von Gemeinden. 
Nur mehr skizzenhaft wird dann eine 
Theorie der Dogmatik als Grammatik der 
Glaubenspraxis vorgestellt: So wie jede 
Grammatik eine je konkrete Sprache und 
Lebenspraxis analysiert, so reflektiert Dog­
matik die Vorgegebenheit des Glaubens, 
des Glaubenslebens, des Lebenszusam­
menhanges, der Glaubensbestimmtheit, 
der Manifestationsformen des Glaubens. 
Historische und hermeneutische, kritische 
und systematische Aufgabenstellungen 
machen aber diese Grammatik zu einer 
normativen und nicht (im Sinne Wittgen­
steins) deskriptiven Dogmatik. 

Dalferth hat einen bedenkenswerten Vor­
schlag unterbreitet. Seine differenzierte 
Verhältnisbestimmung der Theologie ge­
genüber dem Mythos muß anerkannt 
werden. Aber die konfessionelle Bewäl­
tigung der Problemstellung von Mythos 
und Logos soll nicht übersehen werden. 
Dalferth aktualisiert mit dem aus der 
Computertechnologie importierten Gegen­
satzpaar "analog-digital" aufs neue die 
protestantische Weigerung, das Analogie­
prinzip anzuerkennen. Hier ist doch zu 
fragen, was denn unter einer "digitalen 
Rede von Gott" zu verstehen ist. Verständ­
lich ist nämlich ein solcher Sprachgebrauch 
nur als analoger! Gerade darum löst dieser 
Vorschlag nicht das Problem, zwischen 
mythologischer und theologischer Rede 
differenzieren zu können. Was in der Tech­
nik geht, geht nicht in der Theologie: Ana­
loge Rede von Gott kann nur interpretiert, 
aber nicht digitalisiert werden. Hinsichtlich 
der Mythosinterpretation kommt Dalferth 



Schwerpunkt 

an andere Grenzen: Als Grammatiker kann 
er nur strukturell und methodologisch den 
rechten Umgang der Theologie mit dem 
Mythos nachzeichnen. Wer aber über­
nimmt die inhaltliche Arbeit der Vermitt­
lung - die Exegese oder auch die Dog­
matik? Wenn Narrativität und Mythos 
essentiell zur Glaubensbotschaft gehören, 
was heißt das für das dogmatische Ge­
schäft? Leistet sie dann auch eine tiefenher­
meneutische Interpretation der Symbol­
und Bildersprache der Trinität oder der 
Christologie? Dalferth weist dies der histo­
rischen Aufgabe der Dogmatik zu, genau­
erhin einer biblischen Dogmatik. Aber wo 
ist in der Gegenwart eine solche zu finden, 
die der mythischen Bilderwelt gerecht wird? 
Mit Drewermann will sich jedenfalls Dal­
ferth nicht anfreunden (302f). Die Haupt­
last der Dalferthschen Studie übernimmt 
die oft genannte eschatologische Struktur der 
christlichen Rede von Gott und Heil. Doch 
worin diese genau besteht, wird (noch) 
nicht grundlegend genug herausgearbeitet. 
Sie wird eher als unproblematisch vorge­
stellt denn als genuines Unterscheidungs­
merkmal gegenüber dem Mythos heraus­
gearbeitet. Christologische, trinitarische 
und pneumatologische Bündelungen schei­
nen dem Rez. hier noch nicht zu genügen, 
denn eben diese drei waren doch gerade 
mitverantwortlich für den doch schon 
frühen Verlust der Eschatologie in der 
Patristik. Ich sehe darin auch einen wei­
teren Schwachpunkt des Ansatzes von 
Dalferth: Er vermittelt die Rede von Escha­
tologie und Christologie nicht nochmals 
mit Geschichte. Weil Dalferth auf eine 
Grammatik zielt, verschwindet ihm die 
Pragmatik unter der Hand. Geschichte und 
Eschatologie entlassen ihren Sinn aber nur 
pragmatisch, das heißt in der Praxis kon­
kreter Lebensvollzüge. Einen Schritt dort­
hin setzt Dalferth tatsächlich an unvermu­
teter Stelle: Man wird der Forderung nach 
einer kommunikativen Eingebundenheit 
der Schrift in die Gottesdienstpraxis nur 
zustimmen können. Aber ist der Gottes­
dienst tatsächlich der kommunikative -
nämlich dialogische - Ort des Hörens des 
Wortes, oder nicht doch vielmehr ein 
durchritualisierter Dialog zweiter Stufe? 

297 

Ich meine, man muß dieses Hören des 
Wortes Gottes noch viel prinzipieller an­
setzen, nämlich in der Lebenspraxis der 
Menschen selbst, also ganz konkret in 
ihrem geschichtlichen, sozial-kulturellen 
Ort. Ist es nicht der konkrete Mensch, der 
Arme, der Sünder, der Ausgestoßene, der je 
als Gottes Wort zu hören kommt? Ist nicht 
genau das das "Nichtmythische" der Inkar­
nation? 
Linz Franz Gruber 




